
 מרדכי לינזר

 בכורות כה
 

 עוקר דבר מגידולו כלאחר יד

בפשטות השו"ט של הסוגיא שבין לס"ד ובין למסקנא הוי עוקר דבר מגידולו, אלא שנתחדש במסקנא דהוי כלאחר יד, או דאף 
שידענו שהוא כלאחר יד, נתחדש שהתירו כאן משום שמחת יו"ט, וכמש"כ התוס' (ד"ה דהוה) שאין ללמוד מסוגין להתיר מלאכה 

סובר שאסור א"ש (סי' ה') וגם הר סור למרוט נוצת העוף קודם שחיטה ביו"ט.אכתבו ששא"צ לגופה משום שמחת יו"ט, ולהכי 
 . העוף ביו"טלמרוט נוצת 

והרי לאחר שחיטה מותר למרוט כל נוצות העוף י גם לאחר שחיטה שייך מלאכת גוזז, מיקל בזה, שהרבהלכותיו אבל הרמב"ן 
 כה זו לידחות לצורך יו"ט.לצורך אוכל נפש, וממילא מותר גם קודם שחיטה, כיון שניתן מלא

 יוןכ בלוהרמב"ן כתב בתו"ד שזהו דוקא משום דמסקינן דתולש אינו חייב משום קוצר, דא"כ אין להתיר לצורך אוכ"נ כלל, א
ן שעתיד יו"ט לידחות. ודבריו צ"ע, דהרי מסקנת הגמ' הוא דתולש למרוט מקודם כיואיסורו הוא משום גוזז, להכי יש להתיר ד

) והמנ"ח שום קוצר, וכה"ק המהרי"ט אלגזי (סי' מאמשום שהוא עוקר דבר מגידולו כלאח"י, ומבו' להדיא שחייב ממותר ביו"ט 
(מוסך השבת, מלאכת גוזז). ותירץ האמרי בינה (שבת סי' לב) שהרמב"ן גרס 'כלאחר יד' ולא גרס 'עוקר דבר מגידולו', ולפ"ז אינו 

 מפורש בגמ' שחייב משום קוצר.

ב שו"ט הגמ', אמאי יש נפ"מ אם חיובו משום קוצר או משום גוזז לגבי הנידון אם הוי כלאחר יד. וביאר בחי' הגרי"ז אבל אכתי צ"
 .לאחר יד, דכך אורחיה דמלאכת קוצרדאי הוי קוצר לא היה בו חסרון דכ(ד"ה הרמב"ן) 

 ,דאפשר למיעבד מאתמול הוא ואסור שאבל בעוד שלא נשחטה כל מה דעביד מכשירי אוכל נפוהרא"ש חלק על הרמב"ן, וז"ל, 
וכוונתו , עכ"ל. א עובד כוכבים לצורך ישראל אסורמידי דהוה שאסור להביא הבהמה מחוץ לתחום כדי לשוחטה ואפי' אם הבי

דכל עוד שלא נשחט אינו ראוי בכלל לשאר מלאכות. אבל הוכחת הרא"ש מתחומין צ"ב, שהרי התם אין היתר להביא שום אוכל 
(או"ח קמט) דכתב דכיון  עי' חת"סהמהרש"א בכתובות (ז.) כבר עמד בזה, ובע"כ דטעמא אחרינא אית בי', [ום, ומחוץ לתחו

  שתחומין אינו מטעם מלאכה, לכן לא מצינו להתירו ביו"ט לצורך אוכל נפש].

 

 דבר שאין מתכוין בגזיזת פרה

הבינו בדעתו שהוא כלל באיסור גיזה, שאם  )גוזז(ד"ה  דמשום שאין מכוין לשם גיזה אלא לתקן שרי. והתוס' (ד"ה גוזז) פרש"י
שמותר לתחוב  [והובא בתוס' פסחים סו: ד"ה מביאה] נעשה לצורך שחיטה אין בו איסור. וכוונתם כמבו' בירושלמי רפ"ו דפסחים

רך האדם, אבל כל צורך הקרבת הבהמה אין בו איסור עבודה, ועד"ז י"ל הסכין בצמר הבהמה כדי לשחוט, דעבודה הוא דוקא לצו
 ]. יכוריםבית לגבי איסור גיזה [וכ"כ הראש

ד"ה  , ובגמ' מבו' דההיתר הוא דוקא משום דשא"מ. ובתוס' להלן (לד.תכויןמו אבל הק' התוס' דא"כ אין זה משום דבר שאינ
בל , ולמדו מזה גם לגבי מום דאף שמטיל בו מום להדיא, אתכויןמינו שאבר ) למדו כפשוטו, דלעולם ההיתר הוא משום דאילימא

 זהו מכוון ממש.ש והקשו ,ינו מתכויןחשיב דבר שאיקו אלא לרפאותו כיון שאין מטרתו להז

דוקא אם נעשה לצורך האדם כדי להתשמש, כדאשכחן לגבי איסור עבודה שאם נעשה תירץ דאיסור גיזה הוא (ד"ה גוזז) והשפ"א 
, ועד"ז כתב הראשית ביכורים (ד"ה בגמ' והתניא), והגדיר שאם הוא פסחים הנ"ל ירושלמיב כמבו'לצורך הקרבן אין בזה איסור 

אם היה צמרו מסובך ומפריע לו, ומבו' אפי'  אסור לגזוז את הקרבןכתב ש )פ"ק סי' יא(רא"ש האמנם  לתקן לא חשיב איסור.
  .וכן מוכח לעיל כד: דההיתר לתלוש צמר הבכור בשביל שחיטה הוא דוקא אם אינו מתכוין לתלוש שאפי' אם אין הגיזה לצורך האדם ג"כ אסור

כה"ג אם אינו הביא משו"ת בית אפרים שאין לאסור אפי' משום פסיק רישא, שהתורה לא אסרה גוזז ב )סקי"ב רפזמצ' "ח (והמנ
 מתכוין לגיזה, וכמש"כ המגיד משנה לגבי תיקון כלי שאם אינו מכוין לא חשיב מלאכה כלל. 

. ד"ה ודקשיא לך) שאם מפשיט וא"צ לעור הוי דבר שאינו מתכוין, ורע"א שם ויסוד דברי רש"י כאן מבו' גם ברש"י בשבת (קיז
שנחלקו רש"י ותוס' היכא שמתכוין לעשות מה שעושה אלא  סי' א' סק"ה)בית הלוי (ח"א הק' עליו דהא עושה מה שבכוונתו. ועי' 

 שנעשה לצורך אחר, אם יש בזה היתר של דבר שאינו מתכוין.



 

 אבל בכלי אסור

גוזז ממש. והדבר אברהם (ח"א סי' כד סק"י) הוכיח  צ"ע דלכאו' הויטושו"ע (סי' שח סע' ג') כתבו דאסור משום שנראה כגוזז, וה
מזה שההבדל בין גוזז ובין תולש אינו אם נעשה ביד או בכלי, אלא בצורת המעשה, דתולש היינו שעוקר דבר מעיקרו, ואילו גוזז 

 היינו שחותכו ומשאיר חלקו.

 

 איסור צמר שנשר

ר מאליו ובין שגזזו, והוכיחו שאין זה דוקא בפסה"מ, אלא גם בעולה כתבו שאין איסור הנאה בצמר, בין שנש (ד"ה שער) התוס'א] 
סי' שח סק"ה כבר  ובהשחי תוהפת, החת"ס (יו"ד סי' שז) צידד לומר דאסור מדאו', ולא הזכיר דברי התוס' האלו כללותמימה. 

 . וס'תמה עליו על השמטת דברי הת

לג.) שיש חיוב מעילה במתחמם בגיזי עולה, ומבו' שאסורים בהנאה מהא דאיתא בפסחים (המהרי"ט אלגאזי (סי' מא סק"ג) הק' ו
 . (תמורה יא:) למהשת סוגיא דפסחים דמיירי שהקדיש הגיזין לדמי עולה, וכ"כ העול) תירץ דסי' פח( רוךבת מנח ובשו"תד"ת. 

לקרבן, בודאי יש בו קדושה ומעילה, וכמבו' בחולין (קלה.) דאמרינן פשטה, אלא כוונת התוס' דוקא לאחר שנתלש,  שהצמר מחובר אמנם בפשוטו כל זמן
 משום שהצמר לא חשיב כגוף הקרבן כמו דם או גידין ועצמות.

הצמר שהצמר אסור ד"ת, אלא שהשחיטה מתרת הצמר שנתלש מיגו שמתרת סובר ראב"ד בפירושו לעדיות (פ"ה מ"ו) ב] אמנם ה
מי דעקביא התיר גם במת, והרי אם הצמר בעי להיתר שחיטה מדאו',  לר' יוסיאמנם צ"ע  המחובר לבכור [והריט"א הביא דבריו].

שאפי' מת מותר, בע"כ שצמר  יהודה ור' יוסי, דאליבא דר' יוסידבהא גופא נחלקו ר'  )סי' פה(. וצ"ל כמש"כ המנח"ב יתיר איסורו
שאפי' עקביא לא התיר אלא בשחטו, היינו טעמא דאי  "פ לדעת עקביא], אבל לדעת ר' יהודהתורה [לכההנתלש אין בו איסור דבר 

 מת, הצמר אסור מדבר תורה [ולא כרש"י, שפירש דר"י ור"י נחלקו בגזירה דרבנן].

הביא פסוק דומוכן הרמב"ם בפה"מ (פ"ג דערלה) ביאר דצמר שנתלש מבכור אסור משום שציוה הש"י שלא לגוז הבכור, עכ"ל, 
ע"ז, משמע להדיא שהצמר אסור דבר תורה. והרי אם הרמב"ם למד איסור תורה של הצמר מאיסור לא תגוז, נמצא שגם בבכור 

 בע"מ הצמר אסור, שהרי גם בו יש איסור גיזה ד"ת.

הגר"מ לדייק שהצמר  ל' בכורות (פ"ג הי"א) כתב שהצמר באיסורו עומד, והגרי"ז בספרו (עמ' נה) הביא בשם אחיורמב"ם בהוב
אסור מן התורה, אלא שהשחיטה מתרת. ויל"ע ממש"כ הרמב"ם בסוף ההלכה שאסור משום גזירה, וצ"ל שזה קאי על היכא 

 ששחטו, דאז הותר הצמר מדאו', ואכתי אסור מדרבנן.

 

 דלמא אתי לשהויי

 .כתב שהוא משום שהבכור נאכל תוך שנתו י"א)ה בכורות ידי גיזה ועבודה. אבל הרמב"ם (פ"גל (כה: ד"ה וחכמים) שיבואפרש"י 
 (ד"ה גזירה) ומצינו בדומה לזה בתמורה (יח.) דסובר ר"א דולד קדשים לא יקרב שלמים דחיישינן שמא יגדל עדרים עדרים, ורש"י

לא חש פירש משום חשש גיזה ועבודה, ואילו הרמב"ם בפה"מ פירש שיבוא לעבור על איסור בל תאחר. והרש"ש שם כתב דרש"י 
 לזה כיון שעובר בשב ואל תעשה, הוי עבירה קלה יותר, ולא חששו לזה. 

הו"ד ( דהא מבו' להלן (כו.) שגם מעשר אסור, והתם אין דין ליאכל תוך שנתו. ותירץ הראש"ב והק' הגרי"ז (כו. ד"ה הרמב"ם)
  דילפינן מעשר מבכור, וגם במעשר בעינן שיאכל תוך שנתו. )בספר מנח"א ריש פרק ד'

 

 התירו מומחה

פרש"י (ד"ה דברי הכל) שאם לא התירו מומחה, יש לחוש דלמא אתי לשהויי, ועוד שעדיין אין בו צד היתר, וכ"כ להלן (כו. ד"ה 
אסור). וכנראה כוונתו דמדרבנן נחשב כמו תם, ותם אסור מדאו'. אבל בפי' הראב"ד לעדיות (פ"ה מ"ו) מבו' דהיתר החכם מהני 

 גם מדאו'.


